
Temps ordinaire - 2e Semaine: 
Dimanche (A)

Texte de l'Évangile ( Jn  1,29-34): Le lendemain, comme Jean 

Baptiste voyait Jésus venir vers lui, il  dit: «Voici l'Agneau de Dieu, 

qui enlève le péché du monde; c'est de lui que j'ai dit: Derrière moi 

vient un homme qui a sa place devant moi, car avant moi il était. Je 

ne le connaissais pas; mais, si je suis venu baptiser dans l'eau, c'est 

pour qu'il soit manifesté au peuple d'Israël».

Alors Jean rendit ce témoignage: «J'ai vu l'Esprit descendre du ciel 

comme une colombe et demeurer sur lui. Je ne le connaissais pas, 

mais celui qui m'a envoyé baptiser dans l'eau m'a dit: ‘L'homme 

sur qui tu verras l'Esprit descendre et demeurer, c'est celui-là qui 

baptise dans l'Esprit Saint’. Oui, j'ai vu, et je rends ce témoignage: 

c'est lui le Fils de Dieu».

«Voici l'Agneau de Dieu, qui enlève le péché du monde»
Abbé Joaquim FORTUNY i Vizcarro 

(Cunit, Tarragona, Espagne)

Aujourd'hui, nous entendons Jean s'exclamer «Voici l'Agneau de Dieu qui enlève les 

péché du monde» (Jn 1,29) quand il voit Jésus. Qu'est-ce qu'ont dû penser ces gens? 

Et nous que comprenons-nous? Dans la célébration eucharistique nous prions tous 

«Agneau de Dieu qui enlève le péché du monde prends pitié de nous/donne-nous la 

paix». Et le prêtre invite les fidèles à la communion en disant «Voici l'Agneau de 

Dieu qui enlève le péché du monde».

Soyons certains que lorsque Jean a dit «Voici l'Agneau de Dieu…» les gens ont tous 

compris exactement ce qu'il voulait dire, puisque "Agneau" est une métaphore à 

caractère messianique qu'avaient utilisé les prophètes, surtout Isaïe, et qui était bien 

connue de tout bon israélite.



Par ailleurs, l'agneau c'est le petit animal que les israélites offraient en sacrifice 

pour commémorer la Pâque, la libération de l'Égypte, le repas de Pâque consistait 

en un agneau.

Même les apôtres et les Pères de l'Église nous disent que l'Agneau est un symbole de 

pureté, de simplicité, de bonté, de mansuétude, d'innocence… et le Christ est la 

Pureté, la Simplicité, la Bonté, la Mansuétude, l'Innocence. Saint Pierre nous dit: 

«Vous avez été affranchis (...) mais par un sang précieux, celui de l'agneau sans 

défaut et sans tache, le sang du Christ» (1P 1,18.19). Saint Jean dans l'Apocalypse 

utilise le terme "l'Agneau" plus de trente fois pour désigner le Christ.

Le Christ est l'Agneau qui enlève le péché du monde, qui a été immolé pour que 

nous ayons la grâce. Combattons pour vivre toujours dans la grâce, luttons contre le 

péché, haïssons-le. La beauté d'une âme en grâce de Dieu est telle qu'aucun trésor 

ne peut l'égaler. Elle nous rend agréables aux yeux de Dieu et dignes d'être aimés. 

C'est pour cette raison que dans le Gloire à Dieu de la Messe on parle de la Paix qui 

est propre aux hommes qui aiment le Seigneur, ceux qui sont en état de grâce.

Saint Jean Paul II nous urgeait à vivre dans la paix que l'Agneau a obtenue pour 

nous: «Engagez-vous à vivre en état de grâce. Jésus est né à Bethléem précisément 

pour cela (…), vivre en état de grâce est la dignité suprême, c'est la joie ineffable, 

c'est la garantie de paix, c'est un idéal merveilleux».

Pensées pour l'évangile d'aujourd'hui

« Même si moi [Jean Baptiste] je suis né avant Lui, Lui n’était pas limité par les liens de sa 
naissance ; parce que même s’il naît de sa mère dans le temps, il fut engendré par le Père hors du 
temps » (Saint Grégoire le Grand)

« Le Christ est l’"agneau" qui enlève le péché du monde : luttons pour vivre toujours dans la 
grâce, luttons contre le péché. La beauté de l’âme en état de grâce est si belle qu’elle nous rend 
agréables à Dieu et dignes d’être aimés » (Benoît XVI)



« A la suite des saints Pères, nous enseignons unanimement à confesser un seul et même Fils, 
notre Seigneur Jésus-Christ, parfait en divinité et parfait en humanité, vraiment Dieu et vraiment 
homme (…) "semblable à nous en tout, à l’exception du péché" (He 4,15) (...) né en ces derniers 
jours de la Vierge Marie, Mère de Dieu, selon l’humanité » (Catéchisme de l’Eglise Catholique, 
n° 467)


